
Ritornate a me con tutto il cuore
Tre vie di conversione per una Chiesa in cammino

(Gl 2,12)

LETTERA DEL VESCOVO GIUSEPPE
PER LA QUARESIMA - 2026

REMBRANDT, Il ritorno del figliol prodigo, pittura a olio su tela, 1668, Museo dell’Ermitage, San Pietroburgo.



(Gl 2,12)

arissimi fratelli e sorelle,
ci apprestiamo a vivere ancora una volta il tempo forte della 
Quaresima, questo straordinario dono che la Chiesa ci offre come 

itinerario di rinnovamento interiore personale e comunitario. Anche 
quest’anno il Signore ci invita a metterci in cammino con cuore docile, come 
discepoli che desiderano lasciarsi trasformare dalla sua Parola e dal suo 
Amore.
 La Quaresima è sempre un tempo di grazia, quel «momento 
favorevole» di cui parla l’Apostolo: «Ecco ora il momento favorevole, ecco 
ora il giorno della salvezza!» (2Cor 6,2). Un tempo in cui Dio si china sulla 
nostra umanità fragile e ci apre spazi nuovi di speranza. È il tempo del 
ritorno e della rinascita; non una parentesi rituale nel corso dell’anno 
liturgico, ma un vero movimento di conversione, un processo che 
coinvolge tutta la persona e tutta la comunità. È un tempo per lasciarsi 
condurre fuori dalle abitudini che immobilizzano, dalle paure che 
paralizzano, dalle illusioni che offuscano la gioia del Vangelo.
 Viviamo in un contesto in cui la fede è spesso messa alla prova: la 
mentalità contemporanea ci spinge a chiuderci nel privato, a ridurre la fede 
a sentimento o tradizione. Eppure – anzi proprio per questo – il Signore ci 
chiama con maggiore forza a ritrovare la freschezza del primo incontro con 
Lui. Risuona per noi l’appello accorato del profeta Gioele: «Laceratevi il 
cuore e non le vesti, ritornate al Signore, vostro Dio, perché egli è 
misericordioso e pietoso» (Gl 2,13). È quella scintilla che ci ha fatti 
innamorare del Vangelo e che dà senso e luce al nostro quotidiano. La nostra 
Chiesa diocesana, arricchita dal cammino sinodale e dal Giubileo concluso 
da poco, è invitata a rispondere con rinnovata disponibilità a questa 
chiamata del Signore: camminare insieme nella conversione e nella 
missione.
 Come ricordavo nella celebrazione conclusiva dell’Anno giubilare in 
Cattedrale, il Signore ci ha offerto la grazia di essere “pellegrini di speranza”. 
Ora, nel tempo quaresimale, quella speranza deve farsi concreta in cammini 
di vita nuova. Il Vangelo ci mostra la direzione, mentre lo Spirito ci dona la 
forza e la gioia per compiere passi autentici di rinnovamento.
 Per questo, desidero riproporre alla nostra comunità le tre strade 
di conversione richiamate durante l’omelia del 28 dicembre scorso, tre 
passaggi da percorrere insieme, a livello personale e comunitario. Esse 
rappresentano tre vie di rinascita che possono rendere più evangelico il 
nostro modo di essere Chiesa e più trasparente la nostra testimonianza 
nel mondo di oggi.

C



 Il primo passaggio è quello dalla religiosità alla fede viva. È bello 
custodire le nostre tradizioni, i riti, le consuetudini che hanno nutrito la 
fede del nostro popolo. E qui penso agli intensi momenti della religiosità 
popolare della Settimana Santa, che tra poco vivremo insieme, eredità 
preziosa da non disperdere. Ma certamente questo non basta. Se la 
religiosità si ferma al gesto esteriore, se diventa abitudine ripetuta e non 
incontro con il Dio vivente, allora rischia di spegnersi e di non generare più 
frutti di vita nuova. Già il profeta Isaia ammoniva: «Questo popolo mi onora 
con le labbra, ma il suo cuore è lontano da me» (Is 29,13). E questa non è 
fede!
 La fede è un cammino da intraprendere ogni giorno, una 
conversione continua del cuore che nasce dal lasciarsi incontrare dal 
Signore, che per primo si muove verso di noi donandoci la sua Parola. Un 
incontro che trasforma la vita! Una fede così vissuta per sua natura 
diventa diffusiva. Sì, essa non si trasmette per inerzia, ma per 
testimonianza. La fede si consolida e cresce condividendola con gli altri. Da 
qui nasce una esigenza ineludibile per ogni credente. Senza un confronto 
autentico con il nostro tempo, senza un’apertura ai bisogni concreti degli 
uomini e delle donne di oggi, senza un dialogo sincero con tutti, corriamo il 
rischio di spegnere il fuoco della profezia che è il Vangelo stesso. La fede è 
dinamica! Siamo chiamati a far risplendere la luce del Signore Crocifisso 
e Risorto ovunque, perché – ce l’ha ricordato Egli stesso in una delle scorse 
domeniche – «voi siete la luce del mondo» e «così risplenda la vostra luce 
davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al 
Padre vostro che è nei cieli» (Mt 5,14.16). Entriamo coraggiosamente in 
contatto con tutti, senza timori e senza chiusure.
 A questo proposito lasciamoci provocare dalla Liturgia quaresimale, 
in particolare dalle ultime tre domeniche, nelle quali ascolteremo i grandi 
racconti del Vangelo di Giovanni che narrano alcuni incontri di Gesù: la 
Samaritana al pozzo di Sicar, il cieco nato, e la resurrezione di Lazzaro. In 
ciascuno di questi episodi, Gesù incontra qualcuno che vive un limite – la 
sete, la cecità, la morte – e trasforma quel limite in salvezza. Egli attraversa 
barriere culturali e sociali, si spinge oltre il buon senso comune per donare 
acqua, luce e vita. Egli sa sempre andare oltre per dare vita.
 Anche noi siamo invitati a fare altrettanto: non possiamo restare 
chiusi nei nostri ambienti sicuri, crogiolandoci nelle nostre abituali 
attività pastorali, dandoci l’illusione di evangelizzare. È necessario uscire 
verso chi è lontano, verso chi non si sente accolto, verso chi non crede di 
essere degno dell’amore di Dio. Andare non per condividere riti stanchi di 
una religiosità solo superficialmente cristiana, ma la bellezza di un incontro 
che ha portato luce e speranza. Abbiamo ricevuto dal Signore non abitudini 

1.     Dalla religiosità alla fede stanche, ma la forza della sua luce pasquale. Siamo chiamati a riflettere 
quella luce, non perché siamo migliori, ma perché la grazia ci ha toccati e 
trasformati. Che la nostra fede, generativa nella carità, diventi allora 
sguardo che riconosce la dignità dell’altro, voce che consola, gesto che 
costruisce fraternità.



 Il primo passaggio è quello dalla religiosità alla fede viva. È bello 
custodire le nostre tradizioni, i riti, le consuetudini che hanno nutrito la 
fede del nostro popolo. E qui penso agli intensi momenti della religiosità 
popolare della Settimana Santa, che tra poco vivremo insieme, eredità 
preziosa da non disperdere. Ma certamente questo non basta. Se la 
religiosità si ferma al gesto esteriore, se diventa abitudine ripetuta e non 
incontro con il Dio vivente, allora rischia di spegnersi e di non generare più 
frutti di vita nuova. Già il profeta Isaia ammoniva: «Questo popolo mi onora 
con le labbra, ma il suo cuore è lontano da me» (Is 29,13). E questa non è 
fede!
 La fede è un cammino da intraprendere ogni giorno, una 
conversione continua del cuore che nasce dal lasciarsi incontrare dal 
Signore, che per primo si muove verso di noi donandoci la sua Parola. Un 
incontro che trasforma la vita! Una fede così vissuta per sua natura 
diventa diffusiva. Sì, essa non si trasmette per inerzia, ma per 
testimonianza. La fede si consolida e cresce condividendola con gli altri. Da 
qui nasce una esigenza ineludibile per ogni credente. Senza un confronto 
autentico con il nostro tempo, senza un’apertura ai bisogni concreti degli 
uomini e delle donne di oggi, senza un dialogo sincero con tutti, corriamo il 
rischio di spegnere il fuoco della profezia che è il Vangelo stesso. La fede è 
dinamica! Siamo chiamati a far risplendere la luce del Signore Crocifisso 
e Risorto ovunque, perché – ce l’ha ricordato Egli stesso in una delle scorse 
domeniche – «voi siete la luce del mondo» e «così risplenda la vostra luce 
davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al 
Padre vostro che è nei cieli» (Mt 5,14.16). Entriamo coraggiosamente in 
contatto con tutti, senza timori e senza chiusure.
 A questo proposito lasciamoci provocare dalla Liturgia quaresimale, 
in particolare dalle ultime tre domeniche, nelle quali ascolteremo i grandi 
racconti del Vangelo di Giovanni che narrano alcuni incontri di Gesù: la 
Samaritana al pozzo di Sicar, il cieco nato, e la resurrezione di Lazzaro. In 
ciascuno di questi episodi, Gesù incontra qualcuno che vive un limite – la 
sete, la cecità, la morte – e trasforma quel limite in salvezza. Egli attraversa 
barriere culturali e sociali, si spinge oltre il buon senso comune per donare 
acqua, luce e vita. Egli sa sempre andare oltre per dare vita.
 Anche noi siamo invitati a fare altrettanto: non possiamo restare 
chiusi nei nostri ambienti sicuri, crogiolandoci nelle nostre abituali 
attività pastorali, dandoci l’illusione di evangelizzare. È necessario uscire 
verso chi è lontano, verso chi non si sente accolto, verso chi non crede di 
essere degno dell’amore di Dio. Andare non per condividere riti stanchi di 
una religiosità solo superficialmente cristiana, ma la bellezza di un incontro 
che ha portato luce e speranza. Abbiamo ricevuto dal Signore non abitudini 

stanche, ma la forza della sua luce pasquale. Siamo chiamati a riflettere 
quella luce, non perché siamo migliori, ma perché la grazia ci ha toccati e 
trasformati. Che la nostra fede, generativa nella carità, diventi allora 
sguardo che riconosce la dignità dell’altro, voce che consola, gesto che 
costruisce fraternità.

2.  Dalla conservazione alla missione
 La seconda conversione è un appello al coraggio: passare da una 
mentalità di conservazione allo slancio missionario. C’è una tentazione 
sottile che affligge le nostre parrocchie, quella di pensare che basti gestire 
l’esistente, mantenere le strutture, curare il “piccolo gregge” che già 
frequenta. Ma un gregge che non esce al pascolo è destinato a deperire e a 
divenire sempre più piccolo. Non possiamo vivere la fede arroccati a logiche 
di difesa o di mantenimento. La Chiesa che il Signore sogna per i nostri 
tempi è una Chiesa in uscita, così come la descrive papa Francesco: un 
ospedale da campo, attento alle ferite del mondo e capace di offrire 
compassione, prossimità, speranza. Questa immagine non può essere una 
metafora poetica, è un imperativo profetico! 
 Lo stile missionario chiede di uscire da noi stessi, dai nostri 
schemi consolidati, per farci prossimi a chi è in ricerca, a chi soffre, a chi è 
rimasto ai margini. Come Gesù nella sinagoga di Nazaret, anche noi siamo 
inviati a «portare ai poveri il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la 
liberazione e ai ciechi la vista; a rimettere in libertà gli oppressi, a 
proclamare l’anno di grazia del Signore» (Lc 4,18-19). Missione non significa 
moltiplicare iniziative, ma aprire spazi di relazione vera, di ascolto, di 
fiducia. Siamo chiamati ad essere una comunità accogliente per tutti, 
aperta e disponibile, in particolare verso chi cerca senso e dignità per la 
propria vita.
 La nostra diocesi desidera tradurre in gesti concreti questo invito, 
sostenendo attraverso la Quaresima di carità alcune iniziative a favore dei 
giovani, segno della Chiesa che si fa compagna di strada per le nuove 
generazioni. Con l’aiuto della Caritas diocesana, della Pastorale giovanile, 
della Pastorale sociale e del Progetto Policoro, vogliamo promuovere 
laboratori formativi che aiutino i giovani a scoprire se stessi con la 
ricchezza che ciascuno è per sé e per gli altri, a custodire la speranza, a far 
fiorire i talenti che posseggono.
 Come si evince dal materiale divulgativo offerto dalla Caritas 
diocesana per la Quaresima di Carità, si attiveranno iniziative laboratoriali 
che facciano crescere nei giovani il desiderio di lasciarsi coinvolgere, di 
conoscere e sviluppare nuove competenze atte a mettere a frutto i propri 
talenti. Queste iniziative vogliono essere dei semi di futuro. Nell’Oratorio del 
Fanciullo a Fasano si svilupperanno attività che facciano cogliere il valore 

educativo dello sport; a Monopoli si potenzierà la sartoria inclusiva come luogo 
di crescita comune tra giovani disabili e non; a Turi riprenderà la bottega dei 
fischietti in terracotta presso la Casa circondariale. E inoltre, lì dove è possibile, 
nasceranno laboratori di apicoltura e falegnameria, per aiutare a scoprire la 
bellezza del creato e l’operosità delle mani che realizzano oggetti di artigianato.
 Sono segni umili ma preziosi di una Chiesa che non si ripiega su se 
stessa, ma esce per incontrare la vita, soprattutto dove essa è ferita o in cerca 
di futuro. Uscire, in fondo, significa iniziare ad ascoltare davvero. E 
l’ascolto è la prima forma di carità, mentre il servizio dà volto alla 
missione evangelizzatrice della Chiesa.



 La seconda conversione è un appello al coraggio: passare da una 
mentalità di conservazione allo slancio missionario. C’è una tentazione 
sottile che affligge le nostre parrocchie, quella di pensare che basti gestire 
l’esistente, mantenere le strutture, curare il “piccolo gregge” che già 
frequenta. Ma un gregge che non esce al pascolo è destinato a deperire e a 
divenire sempre più piccolo. Non possiamo vivere la fede arroccati a logiche 
di difesa o di mantenimento. La Chiesa che il Signore sogna per i nostri 
tempi è una Chiesa in uscita, così come la descrive papa Francesco: un 
ospedale da campo, attento alle ferite del mondo e capace di offrire 
compassione, prossimità, speranza. Questa immagine non può essere una 
metafora poetica, è un imperativo profetico! 
 Lo stile missionario chiede di uscire da noi stessi, dai nostri 
schemi consolidati, per farci prossimi a chi è in ricerca, a chi soffre, a chi è 
rimasto ai margini. Come Gesù nella sinagoga di Nazaret, anche noi siamo 
inviati a «portare ai poveri il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la 
liberazione e ai ciechi la vista; a rimettere in libertà gli oppressi, a 
proclamare l’anno di grazia del Signore» (Lc 4,18-19). Missione non significa 
moltiplicare iniziative, ma aprire spazi di relazione vera, di ascolto, di 
fiducia. Siamo chiamati ad essere una comunità accogliente per tutti, 
aperta e disponibile, in particolare verso chi cerca senso e dignità per la 
propria vita.
 La nostra diocesi desidera tradurre in gesti concreti questo invito, 
sostenendo attraverso la Quaresima di carità alcune iniziative a favore dei 
giovani, segno della Chiesa che si fa compagna di strada per le nuove 
generazioni. Con l’aiuto della Caritas diocesana, della Pastorale giovanile, 
della Pastorale sociale e del Progetto Policoro, vogliamo promuovere 
laboratori formativi che aiutino i giovani a scoprire se stessi con la 
ricchezza che ciascuno è per sé e per gli altri, a custodire la speranza, a far 
fiorire i talenti che posseggono.
 Come si evince dal materiale divulgativo offerto dalla Caritas 
diocesana per la Quaresima di Carità, si attiveranno iniziative laboratoriali 
che facciano crescere nei giovani il desiderio di lasciarsi coinvolgere, di 
conoscere e sviluppare nuove competenze atte a mettere a frutto i propri 
talenti. Queste iniziative vogliono essere dei semi di futuro. Nell’Oratorio del 
Fanciullo a Fasano si svilupperanno attività che facciano cogliere il valore 

educativo dello sport; a Monopoli si potenzierà la sartoria inclusiva come luogo 
di crescita comune tra giovani disabili e non; a Turi riprenderà la bottega dei 
fischietti in terracotta presso la Casa circondariale. E inoltre, lì dove è possibile, 
nasceranno laboratori di apicoltura e falegnameria, per aiutare a scoprire la 
bellezza del creato e l’operosità delle mani che realizzano oggetti di artigianato.
 Sono segni umili ma preziosi di una Chiesa che non si ripiega su se 
stessa, ma esce per incontrare la vita, soprattutto dove essa è ferita o in cerca 
di futuro. Uscire, in fondo, significa iniziare ad ascoltare davvero. E 
l’ascolto è la prima forma di carità, mentre il servizio dà volto alla 
missione evangelizzatrice della Chiesa.

3.  Dall’individualismo alla comunione
 La terza strada che ci è dato di percorrere è quella 
dall’individualismo alla comunione.
 Certamente non è terza per importanza! Anzi la ritengo condizione 
necessaria per la realizzazione delle prime due: è la comunione che può 
dare forza e robustezza alla fede e alla missione. Viviamo in una società 
che esalta l’autonomia e la competizione, ma il Vangelo ci indica la via della 
condivisione e della fraternità. Anche nella vita ecclesiale rischiamo talvolta 
di agire isolatamente: ciascuno con i propri progetti, le proprie idee, le 
proprie passioni. Ma senza comunione, anche le opere più belle perdono 
splendore. L’individualismo è il veleno della nostra epoca e, purtroppo non 
risparmia la vita ecclesiale. Quanti “io” soffocano il “noi”! Quanti 
campanilismi, quante gelosie tra gruppi, quanta fatica a lavorare insieme tra 
sacerdoti e laici. La comunione non è un optional organizzativo, è il segno 
distintivo del cristiano: «Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, 
se avete amore gli uni gli altri» (Gv 13,35). Soprattutto ai sacerdoti chiedo 
con tutte le mie forze di farsi artefici di comunione. Nessuno, cari 
Confratelli, si senta da noi emarginato o rifiutato e se avvertiamo che questo 
è potuto accadere, apriamo strade di riconciliazione, facendo noi il primo 
passo!
 La comunione non è semplicemente lavorare insieme, ma 
riconoscersi parte dello stesso Corpo di Cristo, in cui ogni membro vive e 
serve per la vita di tutti. Lo afferma con chiarezza l’apostolo Paolo: «Come 
il corpo è uno solo e ha molte membra, e tutte le membra del corpo, pur 
essendo molte, sono un corpo solo, così anche Cristo. Ora voi siete corpo di 
Cristo e, ognuno secondo la propria parte, sue membra» (1Cor 12,12.27). 
Nella comunione si respira l’aria della fraternità, che è segno profetico del 
Regno di Dio in mezzo a noi. Quando viviamo in comunione rendiamo 
visibile l’amore trinitario, che è la fonte stessa della nostra fede.
 L’esperienza sinodale che stiamo facendo in diocesi ci aiuta a gustare 

questo stile: ascoltarci, dialogare, discernere insieme ciò che lo Spirito 
suggerisce a ciascuno.
 Nei prossimi mesi continueremo a riflettere sul nostro assetto 
territoriale e pastorale, cercando di vivere questo processo non solo come 
riorganizzazione, ma come occasione di conversione ecclesiale, perché ogni 
comunità diventi sempre più segno della comunione di Dio e strumento di 
missione. Coinvolgeremo organismi di partecipazione, laici e ministri 
ordinati, in un cammino che renda sempre più visibile il volto di una Chiesa 
unita e fraterna.
 Una Chiesa che cresce nella comunione illumina il territorio con la 
luce della speranza. E diventa anche fermento di pace: quella pace 
disarmata e disarmante, a cui ci sta orientando Papa Leone XIV, che nasce 
dal cuore riconciliato e si traduce in gesti quotidiani di perdono e 
solidarietà. Il nostro vivere in comunione e il ripensarci continuamente 
come Chiesa in cammino saranno luce per tutto il territorio in cui siamo 
inseriti, offrendo una provocazione costruttiva per crescere e lavorare in 
rete anche a livello sociale, culturale ed economico. Ne abbiamo davvero 
bisogno!



 La terza strada che ci è dato di percorrere è quella 
dall’individualismo alla comunione.
 Certamente non è terza per importanza! Anzi la ritengo condizione 
necessaria per la realizzazione delle prime due: è la comunione che può 
dare forza e robustezza alla fede e alla missione. Viviamo in una società 
che esalta l’autonomia e la competizione, ma il Vangelo ci indica la via della 
condivisione e della fraternità. Anche nella vita ecclesiale rischiamo talvolta 
di agire isolatamente: ciascuno con i propri progetti, le proprie idee, le 
proprie passioni. Ma senza comunione, anche le opere più belle perdono 
splendore. L’individualismo è il veleno della nostra epoca e, purtroppo non 
risparmia la vita ecclesiale. Quanti “io” soffocano il “noi”! Quanti 
campanilismi, quante gelosie tra gruppi, quanta fatica a lavorare insieme tra 
sacerdoti e laici. La comunione non è un optional organizzativo, è il segno 
distintivo del cristiano: «Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, 
se avete amore gli uni gli altri» (Gv 13,35). Soprattutto ai sacerdoti chiedo 
con tutte le mie forze di farsi artefici di comunione. Nessuno, cari 
Confratelli, si senta da noi emarginato o rifiutato e se avvertiamo che questo 
è potuto accadere, apriamo strade di riconciliazione, facendo noi il primo 
passo!
 La comunione non è semplicemente lavorare insieme, ma 
riconoscersi parte dello stesso Corpo di Cristo, in cui ogni membro vive e 
serve per la vita di tutti. Lo afferma con chiarezza l’apostolo Paolo: «Come 
il corpo è uno solo e ha molte membra, e tutte le membra del corpo, pur 
essendo molte, sono un corpo solo, così anche Cristo. Ora voi siete corpo di 
Cristo e, ognuno secondo la propria parte, sue membra» (1Cor 12,12.27). 
Nella comunione si respira l’aria della fraternità, che è segno profetico del 
Regno di Dio in mezzo a noi. Quando viviamo in comunione rendiamo 
visibile l’amore trinitario, che è la fonte stessa della nostra fede.
 L’esperienza sinodale che stiamo facendo in diocesi ci aiuta a gustare 

questo stile: ascoltarci, dialogare, discernere insieme ciò che lo Spirito 
suggerisce a ciascuno.
 Nei prossimi mesi continueremo a riflettere sul nostro assetto 
territoriale e pastorale, cercando di vivere questo processo non solo come 
riorganizzazione, ma come occasione di conversione ecclesiale, perché ogni 
comunità diventi sempre più segno della comunione di Dio e strumento di 
missione. Coinvolgeremo organismi di partecipazione, laici e ministri 
ordinati, in un cammino che renda sempre più visibile il volto di una Chiesa 
unita e fraterna.
 Una Chiesa che cresce nella comunione illumina il territorio con la 
luce della speranza. E diventa anche fermento di pace: quella pace 
disarmata e disarmante, a cui ci sta orientando Papa Leone XIV, che nasce 
dal cuore riconciliato e si traduce in gesti quotidiani di perdono e 
solidarietà. Il nostro vivere in comunione e il ripensarci continuamente 
come Chiesa in cammino saranno luce per tutto il territorio in cui siamo 
inseriti, offrendo una provocazione costruttiva per crescere e lavorare in 
rete anche a livello sociale, culturale ed economico. Ne abbiamo davvero 
bisogno!

arissimi,
la Quaresima è il tempo in cui lo Spirito ci invita a lasciarci 
rigenerare dal Vangelo. Non temiamo di percorrere le vie della 

conversione: esse conducono sempre alla gioia della Pasqua.
 Ogni cammino di fede, personale e comunitario, passa attraverso il 
deserto: ma proprio lì, nella sobrietà e nel silenzio, Dio parla al cuore e 
rinnova la sua alleanza. Come ci assicura il profeta Osea: «La attirerò a me, 
la condurrò nel deserto e parlerò al suo cuore» (Os 2,16).
 Lasciamoci condurre dalla Parola, nutriamoci dell’Eucaristia, 
custodiamo la carità fraterna.
 Così, passo dopo passo, potremo giungere a una fede più matura, una 
missione più coraggiosa e una comunione più luminosa. Solo così il mondo 
potrà intravedere in noi un segno credibile della Pasqua del Signore.
 A tutti auguro un cammino quaresimale ricco di grazia, di fiducia e 
di rinnovato entusiasmo nello Spirito Santo. Camminiamo insieme custoditi 
dallo sguardo amorevole della Santa Madre di Dio. Alla sua scuola 
impariamo certamente a credere di più nel Signore, ad essere annunciatori 
credibili del Vangelo, a tessere relazioni genuine di fraternità. Con Lei, con 
la sua compagnia, la Pasqua sarà passaggio dal buio alla luce, dalla morte alla 
vita.

Tutti vi benedico!

C


